
Het brandpunt van het denkenEen essayistische bespreking van Zuivere flux
René Oudeweg31 december 2025

Zuivere flux – fragmenten uit het vuur van de hyperreflectie is geen boek in de  conventionele  zin  van  het  woord.  Het  is  geen  monografie,  geen systematisch traktaat,  geen coherent  opgebouwde filosofische argumentatie met  these,  bewijsvoering  en  conclusie.  Het  is  eerder  een  brandhaard:  een verzameling vonken, sintels, schroeiplekken en flitsen van denken die samen een intens  vuur vormen.  Wie dit  werk leest  in  de  verwachting van rust, helderheid  of  methodische  voortgang,  vergist  zich  fundamenteel.  Wie  het echter  benadert  als  een  experimenteel  filosofisch  object  — een  tekst  die zichzelf voortdurend ondergraaft, verplaatst en herontsteekt — ontdekt een radicale poging om filosofie opnieuw te laten samenvallen met existentiële intensiteit.1   Vorm als filosofisch statementReeds de ondertitel fragmenten uit het vuur van de hyperreflectie verraadt de inzet  van  het  project.  Oto  presenteert  geen  afgerond  systeem,  maar  een fragmentarische constellatie. De vorm is programmatisch: korte tekstblokken, citaten, parafrases, commentaren, aforismen en mini-essays volgen elkaar op zonder narratieve continuïteit. Dit is geen gebrek, maar een bewuste keuze. De  fragmentvorm  functioneert  hier  als  verzet  tegen  wat  Oto  consequent bekritiseert: totaliteit, synthese, systeem, stabiliteit.De  structuur  van  het  boek  — geordend  rond  begrippen  als  Vuur,  Flux, Angst,  Landbouw,  Waanzin,  Objecten,  Apocalyps,  Zuiverheid — heeft iets encyclopedisch, maar zonder de pretentie van volledigheid. Het is een anti-encyclopedie:  een  atlas  van  breuklijnen.  De  herhaalde  verwijzingen  naar 
1



schemering,  nacht  en  middernacht  markeren  bovendien  een  liminale tijdservaring: denken vindt plaats buiten het daglicht van de ratio, in zones waar begrippen vloeibaar worden.2   Hyperreflectie en het gevaar van denkenCentraal in het boek staat het idee van hyperreflectie: een denken dat zichzelf niet  meer begrenst,  maar blijft  doordraaien,  zichzelf  verbrandt en tegelijk verheldert.  Oto  koppelt  dit  expliciet  aan  het  element  vuur,  in  een heracliteïsche traditie waarin werkelijkheid niet primair substantie is, maar proces, strijd en verbranding. Denken is hier geen veilige activiteit, maar een risicovolle onderneming.Dit  is  een  expliciete  breuk  met  academische  filosofie,  die  juist  veiligheid zoekt:  afbakening,  methodologie,  neutraliteit.  Oto  stelt  daar  een  denken tegenover dat existentieel  inzet vraagt.  Filosofie  ontstaat niet uit  afstand, maar uit betrokkenheid, uit lijden, uit gevaar. In die zin sluit hij aan bij een traditie  die  loopt  van  Heraclitus via  Søren  Kierkegaard tot  Theodor  W. Adorno.3   Individualiteit tegen de menigteEen van de meest uitgewerkte en retorisch krachtige delen van het boek is de lange  bespreking  van  Kierkegaards  denken  over  individu  en  massa.  Oto citeert uitvoerig en positioneert Kierkegaard als een denker die onze huidige condition  humaine  verrassend  nauwkeurig  heeft  voorzien:  conformisme, groepsdenken, angst voor afzondering, de vlucht in collectieve identiteiten.Deze  passages  zijn  niet  louter  historisch;  ze  functioneren  als  kritiek  op hedendaagse  sociale  media,  politieke  polarisatie  en  morele  hysterie.  De menigte is voor Oto — in lijn met Kierkegaard — geen neutrale sociologische categorie,  maar  een  ontologische  bedreiging:  zij  vernietigt  singulariteit. Filosofie wordt hier een oefening in afzondering, in het verdragen van alleen-zijn, in het weigeren van onmiddellijke herkenning.4   Flux, immanentie en ontsnappingHet begrip  flux vormt de ruggengraat van het boek. Oto put hier uit een breed  scala  aan  hedendaagse  denkers,  waaronder  Gilles  Deleuze,  Frederic Neyrat  en  Quentin  Meillassoux.  De  wereld  verschijnt  als  een  verzadigde immanentie: alles stroomt, alles circuleert, alles is verbonden. Maar juist deze totale vloeibaarheid wordt problematisch. Flux dreigt totalitair te worden.Oto’s antwoord is paradoxaal: ontsnapping aan de flux door zuivere flux. Niet nog meer circulatie, maar een vuur dat breekt, scheidt, vernietigt. Filosofie moet een Buiten openen — een atopia — een plaats die niet functioneert, niet 
2



circuleert,  niet  integreert.  Hier  raakt  Oto  aan  een  radicale  kritiek  op kapitalisme, technologische versnelling en ecologische managementdiscoursen.5   Neoprimitivisme en landbouwkritiekMisschien het meest controversiële aspect van Zuivere flux is de uitgesproken neoprimitivistische  toon,  vooral  in  de  hoofdstukken  over  landbouw, technologie en beschaving. Oto sluit hier expliciet aan bij het denken van John Zerzan. Landbouw verschijnt als de oercatastrofe: het begin van surplus, hiërarchie, domesticatie en symbolische vervreemding.Deze  these  wordt  niet  sociologisch  onderbouwd,  maar  existentieel gemotiveerd.  Het  gaat  Oto  niet  om  empirische  reconstructie,  maar  om ontologische diagnose. Beschaving is geen vooruitgang, maar een langdurige ramp die zich heeft genormaliseerd. Toch is Oto geen naïeve romanticus: hij erkent de onomkeerbaarheid van dit proces en positioneert het primitivisme eerder als kritische horizon dan als praktisch programma.6   Objecten, dingen en metafysicaEen ander belangrijk spoor in het boek is de object-georiënteerde metafysica, vooral  via  Graham  Harman.  Oto  presenteert  uitvoerig  Harmans onderscheidingen en radicale ontkenningen, en gebruikt deze om zich af te zetten tegen correlationisme en holistisch monisme.Objecten  hebben  een  autonomie  die  niet  opgaat  in  relaties,  percepties  of functies. Deze gedachte krijgt een bijzondere intensiteit in het hoofdstuk over Hiroshima, waar een lange opsomming van vernietigde objecten de catastrofe tastbaar  maakt.  Niet  alleen  mensen  sterven,  maar  ook  dingen,  relaties, ritmes, betekenissen. Objecten zijn hier geen decor, maar slachtoffers.7   Waanzin, kunst en metafysische helderheidHet  boek  culmineert  in  reflecties  op  waanzin  en  metafysische  kunst,  met Giorgio de Chirico als centrale figuur. Waanzin verschijnt niet als pathologie, maar als breuk in de keten van vanzelfsprekendheid. Wanneer herinnering, functionaliteit  en  causaliteit  loslaten,  verschijnt  een  andere  werkelijkheid: objecten tonen hun metafysische gezicht.Deze passages zijn misschien wel de meest poëtische en overtuigende van het boek. Ze maken duidelijk dat  Zuivere flux niet alleen filosofie is, maar ook literatuur,  manifest  en  kunstkritiek.  Denken  wordt  hier  een  esthetische ervaring, een vorm van zien.
3



8   Kritische evaluatieDe kracht van Zuivere flux is tegelijk zijn zwakte. De fragmentarische vorm, de polemische toon en de eclectische citaten maken het boek intens, maar ook ontoegankelijk. Er is weinig begeleiding voor de lezer; wie niet vertrouwd is met  de  besproken  denkers,  kan  gemakkelijk  verdwalen.  Ook  blijft  de normatieve inzet soms impliciet: wat precies te doen met deze inzichten blijft open.Toch is dit geen tekort, maar een consequentie van Oto’s positie. Dit boek wil geen antwoorden geven, maar denken ontregelen. Het is een anti-handboek, een anti-curriculum. Zijn waarde ligt niet in systematiek, maar in intensiteit.9   Conclusie: filosofie als risicoZuivere flux is een zeldzaam boek in het Nederlandse taalgebied. Het weigert academische conformiteit, morele geruststelling en politieke correctheid. Het vraagt iets van zijn lezer: geduld, moed, bereidheid tot desoriëntatie. In ruil daarvoor  biedt  het  geen  oplossingen,  maar  een  ervaring  van  denken  als gevaarlijke activiteit.Dit is filosofie in de nacht, bij schemerlicht, met vuur als gids en water als dreiging. Wie bereid is zich te laten verbranden — al is het maar een beetje — zal merken dat dit boek niet gelezen wil worden, maar ondergaan.

4


	1 Vorm als filosofisch statement
	2 Hyperreflectie en het gevaar van denken
	3 Individualiteit tegen de menigte
	4 Flux, immanentie en ontsnapping
	5 Neoprimitivisme en landbouwkritiek
	6 Objecten, dingen en metafysica
	7 Waanzin, kunst en metafysische helderheid
	8 Kritische evaluatie
	9 Conclusie: filosofie als risico

